
书书书

编者按:以习近平同志为核心的党中央高度重视中华优秀传统文化。2014 年 2 月 24 日，习近平同
志在主持十八届中央政治局第十三次集体学习时指出，弘扬中华优秀传统文化，“要处理好继承和创造
性发展的关系，重点做好创造性转化和创新性发展”。2016 年 5 月 17 日，习近平同志主持召开哲学社
会科学座谈会，强调“中华优秀传统文化的资源，这是中国特色哲学社会科学发展十分宝贵、不可多得
的资源”，“继承性、民族性”是发展哲学社会科学的重要方针。习近平同志的讲话为今天研究中国哲学
的学者提出了要求，当代中国哲学研究者需要站在时代使命的角度回应这一要求，因为中华民族的伟大

复兴终究是中华文化的伟大复兴，当代学者肩负着探索民族精神共识的重大责任。
从本期起，《中国哲学史》杂志将开辟“两创”专栏，刊登探索中华优秀传统文化创造性转化、创新性

发展的文章。本刊刊登的文章坚持杂志办刊方针，以学术性为导向，立足中国哲学史自身的发展脉络与
问题，立足中国当下的社会实际，希望能够引起学界对这一问题的进一步关注。本期刊登的文章是陈来
教授的《二十世纪思想史研究中的“创造性转化”》，该文详细梳理了二十世纪以来学者对于中华文化创
造性转化的观点，可以为进一步的研究提供基础理论视角。该文是“马克思主义理论研究和建设工程”
重大项目、“中华优秀传统文化创造性转化与创新性发展研究”阶段性成果之一。课题紧紧围绕习近平
总书记关于传承和弘扬中华优秀传统文化的系列讲话，就中华优秀传统文化的创造性转化与创新性发

展这个主题展开研究。

二十世纪思想史研究中的“创造性转化”*

陈 来

* 基金项目: 中宣部马工程重大项目、国家社科基金重大项目“中华优秀文化的创造性转化与创新性发展”
( 2015MZD012) 。

一、林毓生的“创造的转化”

“创造的转化”这个概念本是美国华裔学者林毓生在 1970 年代面对“五四”时代激进的文化思潮而
提出来的，他本人也曾说明他对应使用的英文为“creative transformation”，“创造的转化”是对这一英文
的翻译。林毓生是研究中国近代思想史的专家，也是一位自由主义者，据他说，“创造的转化”这个概
念，是他根据罗伯特·贝拉对“创造的改良主义”( creative reformism) 的分析而提出来的。而贝拉则是受
到德国社会学家马克斯·韦伯分析的影响。林毓生最早在 1971 年纪念其老师殷海光的文章《殷海光先
生一生奋斗的永恒意义》提出“创造的转化”这个概念，主要针对五四时代中国自由主义全盘否定中国
传统，而希望自由主义的文化立场有所调整转变。他正式提出这个概念是在 1972 年的《五四时代激烈
反传统思潮与中国自由主义的前途》一文之中。
“创造的转化”这一概念是针对五四自由主义对传统文化的否定态度而提出来的一种修正。林毓
生把五四自由主义对传统文化的态度归结为“全盘反传统主义”，他认为这是不可取的，只能使得自由
主义在中国的发展得不到任何本土文化资源的支持，反而使自己成为文化失落者。另一方面，他也强调

·5·



这一立场与文化保守主义的区别，他反对“发扬固有文化”、“文化复兴”一类的提法，反对唐君毅等港台
新儒家的文化思想，显示出他自己对这个概念的使用还是有着自由主义的印记。他还指出，一方面，
“创造的转化”这个观念的内涵是重视与传统的连续性而不是全盘断裂，一方面在连续中要有转化，在
转化中产生新的东西。所以新的东西与传统的关系是“辩证的连续”。
关于创造性转化这个观念的内容，林毓生多次做过明确说明，如:“简单说，是把那些这个文化传统

中的符号与价值加以改造，使经过改造的符号与价值转变成有利于变迁的种子，同时在变迁中继续保持

文化认同。”他所说的符号主要指概念和语句，他所说的变迁是指以自由民主为主的社会变迁。因此，
他对创造性转化概念的定义和说明可概括为三句话: 一，把中国文化中的概念与价值体系加以改造; 二，

使得经过改造和转化的概念与价值体系变成有利于现代政治改革的种子; 三，在社会变迁中保持文化的

认同。其思想实质，是使社会变迁和文化认同统一起来，而不冲突; 其基本方法是改造、转化传统的观
念，但不是打到传统的观念。而其局限性是，对传统观念的转化只是在“有利于自由民主”一个向度上。
这是他作为自由主义者的明显局限。
林毓生认为，仅仅从西方搬来一些观念，不但不能解决我们的问题，反而倒造成我们的危机，创造性

转化是指从传统中找到有生机的质素，经过改造，与选择的西方观念价值相结合，而产生“新的东西”。
比如“性善”可以作为这样的资源，经过创造转化，变成自由民主的人性论基础。又如“仁”在与“礼”分
开后，仁成为个人的道德自主性的意义，与外在的民主法制制度进行整合。可见，他所说的变迁始终着
眼在西方现代社会的政治建制。
从美国中国研究的学科史来看，林毓生的这个概念，表现出他的问题意识是费正清时代关注中国近

代“变迁与连续”的主题。而他的态度则是以自由主义的身份对五四自由主义的文化观的一种反思和
调整。他认为五四的经验教训是自由主义没有处理好“传统”和“文化认同”的问题，提出“创造性转化”
作为新自由主义的文化态度，要求自由主义不再否定中国文化，重视中国人的文化认同，从而解决变迁

与认同的冲突，使二者都能得到肯定。从 1970 年代到今天，他对五四自由主义的文化观的批评和对文
化认同重要性的补充，已得到不少自由知识分子的赞同。
虽然，“创造的转化”本是自由主义内部在文化上的调整，要求自由主义把五四对传统的“全盘否

定”改变为“创造转化”，但林毓生自己后来也把它的应用作了扩大，使它不仅是对自由主义的要求，也
希望使之成为一般人对传统文化的态度。近几十年来，海内外各界的人士广泛积极地利用“创造的转
化”这一观念形式，抽象地继承这一观念形式，但是，如果从我们今天对文化传统继承的立场来看，林毓
生对“创造的转化”的具体理解，仍有很大局限性，这也是需要指出的。这主要是: 第一，这一观念没有
表达“继承”的意识，甚至和“弘扬”相对立，这样的立场不可能成为全面的文化立场，如果林毓生把他的
观念概括为“辩证的连续”、“创造的转化”两句会更好。第二，转化的方向只是有利于与自由民主的结
合，完全没有考虑与现代社会道德、伦理秩序、心灵安顿、精神提升、社会平衡的需要结合，这种转化就不
能不是单一的、片面的。

二、墨子刻以“调适”批评“转化”

与林毓生同时代的美国中国学家墨子刻从一开始就对林毓生的“创造的转化”的观念提出异议，他
从英文的语感出发，认为 transformation ( 转化) 含有革命和根本改变的意思，而应当重视改良、调适
( accommodation) 。所以他提出了 transformation vs accommodation( “转化 /调适”) 的中国近代史研究框
架。他认为，中国近代历史中的革命派属于转化性，改良派属于调适型，前者主张激烈转化，后者主张逐
渐调适，而民国初年以来革命派代表的转化方向一直居于思想上的优势地位，他甚至称五四思想为转化

思想。不过，“转化 /调适”这一框架更多地是来处理革命和改良的分别，并不像林毓生的“创造的转化”

·6· 《中国哲学史》2016 年第 4 期



观念是专对思想文化的激进化倾向而发。墨子刻学生黄克武的《一个被放弃的选择》运用了这一框架
对梁启超作了新的研究。
在墨子刻看来，“转化”是根本改变，是在性质上发生变化，属于革命派思维; 这与改良、调整的观念

不同，故墨子刻用 accommodation( 调适) 来说明与革命思维不同的改良方针。在中文中，“转化”虽然不
一定有革命式的决裂意义，但确实没有渐渐改良的意思，而有一种从方向上转换的的意思。林毓生自身
的立场并不是主张政治革命和思想革命，创造性转化观念的提出正是针对思想革命而提出来的。所以
墨子刻对这个概念的反对并不能针对林毓生的思想。但墨子刻提出“转化”这个概念是不是过强，是值
得我们思考的一个问题。由于墨子刻对“转化”与“调适”的分别，主要用于政治思想史的主张，而不是
文化态度，所以这里就不再多加讨论了。

三、傅伟勋“创造的发展”

与林毓生等不同，1980 年代初，傅伟勋由哲学思想史的研究而提出“创造的诠释学”的方法论。其
创造的诠释学应用于文化传承发展，是“站在传统主义的保守立场与反传统主义的冒进立场之间采取
中道，主张思想文化传统的继往开来”。他强调，继往就是“批判的继承”，开来就是“创造的发展”，所以
他的文化口号是“批判的继承，创造的发展”。这个口号较林毓生的单一口号“创造的转化”要合理，可
惜没有得到充分的注意和推广。尤其是，傅伟勋与林毓生不同，不是只从政治改革着眼，而是面对中国
学术思想文化的重建发展，其文化的视野和对应面本来就更为广泛。而且，“创造的发展”这一观念，比
起“创造的转化”来，也没有墨子刻对“转化”所提出的可能毛病。在该口号中，“批判的继承”应是取自
50 年代以来中国文化界对待传统文化的普遍提法，而“创造的发展”是傅伟勋自己特别基于其创造的诠
释学所引发出来的。其中还特别关注当代人与古典文本的“创造性对话”，以体现“相互主体性”。由于
他的诠释主张基于海德格尔和伽达默尔的诠释学理论，也曾被他应用于道家和佛教的典籍文本的解读，

经过深思、实践而自得，故比较有系统性。当然，由于他的这一主张更具体化为五个层次的诠释阶段，往
往被认为主要是针对思想文化文本的诠释而言，容易忽略了“批判的继承，创造的发展”具有的文化主
张的意义。
应该说，就观念的历史而言，傅伟勋的“创造的发展”为我们今天提出“创新性发展”提供了基础。

就其创造的诠释学的五个步骤而言，即“原典作者实际说了什么”、“原典作者说的意思是什么”、“原典
作者所说可能蕴涵的是什么”、“原典作者应当说出什么”、“原典作者今天必须说出什么”，他强调应当
说出什么的层次就是批判的继承，必须说出什么的层次就是创造的发展。这些说法对古代文化的“创
造的诠释”提供了具体的途径，从而也就如何面对古代经典文本进行“批判的继承、创造的发展”提出了
具体的实践方法。但其中“批判的继承”是我们 50 年代的口号，不能不含有批判优先于继承的意义，今
天应该予以调整。

四、李泽厚的“转换性创造”

李泽厚 80 年代中期以后也提出一个口号“转换性创造”，很明显这是从林毓生的提法变化出来的。
其实，李泽厚在许多地方讲的“转换性创造”就是“创造性转化”，重点是转换，不是创造，与林毓生

的讲法在内容上区别不大。李泽厚所说“重复五四那种激烈的批判和全盘西化就能解决问题吗? 我们
今天的确要继承五四，但不能重复五四或停留在五四的水平上。对待传统的态度也如此。不是像五四
那样扔弃传统，而是要使传统作某种转换性的创造”，这说明他的提法也是针对五四文化观念而发，其
出发点与林毓生有一致之处。而且，李泽厚在使用“转换性创造”时很强调革新和批判，如他认为，至少

·7·二十世纪思想史研究中的“创造性转化”



有两个方面的转换的创造: 一个是社会体制结构方面的，吸收近代西方民主、人权，重视个体的权益和要
求，重视个性的自由、独立、平等，发挥个体的自动性、创造性，使之不再只是某种驯服的工具和被动的螺
钉，并进而彻底消解传统在这方面的强大惰性。第二个是文化心理结构的方面，要真正吸收和消化西方
现代某些东西，来进一步改造学校教育、社会观念和民俗风尚，以使传统的文化心理结构也进行转换性
的创造。这实际讲的是两个方面的“转换”，其目的是“转换传统”。他说“在对传统中封建主义内容的
否定和批判中，来承接这传统心理，这就正是对传统进行转换的创造”。这所谓在对传统的批判中承接
传统，并认为这就是转换性创造，其实就是以往所说的“批判地继承”。他认为传统只有先得到批判、改
造、转换，才能在这个过程中得到承继和发扬。就具体内容而言，他所说的可以承继发扬的是指中国文
化的实用理性、道德主义、直觉体悟、人际关怀。
从文化继承的角度来看，他认为，总起来看，历史的解释者自身应站在现时代的基地上意识到自身

的历史性，突破陈旧传统的束缚，搬进来或创造出新的语言、词汇、概念、思维模式、表达方法、怀疑精神、
批判态度，来“重新估定一切价值”，只有这样，才可能真正去继承、解释、批判和发展传统。他的这种强
调破旧出新、怀疑批判的继承发展传统的说法，还是“批判地继承”的思想，强调以批判为前提。他主张
“改变、转换既不是全盘继承传统，也不是全盘扔弃。而是在新的社会存在的本体基础上，用新的本体
意识来对传统积淀或文化心理结构进行渗透，从而造成遗传基因的改换”。“转换性创造”本来的重点
应该落在创造上，但李泽厚在这些地方讲的重点都是改换，不是创造，实际是“创造性转化”。又如他说
“我们还要在取得自我认识的基础上，设法改造我们的传统，使传统做某种转换性的创造”，这里所表达
的重点还是改造、转化，并不是与“创造性转化”不同的“转换性创造”。所以学术界和知识界都没有对
李泽厚的这一概念产生兴趣。

90 年代以后，李泽厚的讲法有所变化，使得“转换性创造”不再是一种对传统文化的态度，而是
对中国道路的一种设想，用以表达其对中国现代化模式的“西体中用”的主张，成为其对“中用”的解
释方式，即强调在实践中把中国文化的精华融入于中国现代性的体制建构之中。于是他自觉地把重
点从“转换”变为“创造”，强调在“用体”( 体即现代生产生活方式) 中创造新形式。他说: “中国至今
仍然落后于先进国家许多年。我以为重要原因之一，是未能建设性地创造出现代化在中国各种必须
的形式。关键在于创造形式。为此，我提出‘转换性的创造’。这词语来自林毓生教授提出的‘创造
性的转换’，我把它倒了过来。为什么倒过来? 我以为尽管林毓生教授的原意不一定如此，但‘创造
性转换’这词语容易被理解为以某种西方既定的形式、模态、标准、准绳来作为中国现代化前时的方
向。”“我们不能仅仅是接受，转换一下，把西方东西拿过来，使自己的传统作某种转换是远远不够的;
我说‘转换性的创造’，强调的是创造。这种创造带有转换性，但重点在新形式新内容的建立。我称
之为转换性创造，这种创造不是把原来的东西都打掉，而是就在现有的社会政治基础上的创造; 这种

创造不是模仿，不是克隆港台，而是创造一种新的形式。中国‘用’西方的体，会创造出新形式。从而
这个体也就并不完全等同于西方那个体了。”这是李泽厚后来讲的转换性创造的意义，是要解决怎么
“用”的问题。但他也说，重要的是创造，但这创造又是一种转换性的创造，而不能脱离了传统的根本
精神。

就道德文化的继承而言，李泽厚认为，儒学的伦理绝对主义所突出的“天理”“良知”只是心理形式，
而不是具体内容，它们提出的具体内容都只是相对伦理，都服从于特定的时空条件的社会要求，但其结

果是通过各种相对伦理历史地积淀出了某些共同性原则和文化心理的结构形式。绝对伦理看起来是超
越时空的，其实是以一定时空条件下的“社会性道德”的相对伦理为其真实的产生基地。这也就是“绝
对伦理”与“相对伦理”的辩证法。照这个思想，文化继承所继承的对象，一定是历史积淀出来的“心理
形式”，而不是具体内容、具体规范。这里可以明显看到他所受到的康德的影响。

·8· 《中国哲学史》2016 年第 4 期



五、当代中国文化政策中的“创造性转化”

习近平总书记在十八大以来有关中华优秀文化的讲话在国内外引人注目，广受好评，产生了巨大反

响，其中一个提法就是“实现中华文化的创造性转化和创新性发展”。习近平有关传统文化的讲话充分
综合了党在历史上提出的古为今用、推陈出新、去粗取精、去伪存真的文化方针，又在此基础上吸收了学
术界有关传统文化研究的成果，加以发展创新，提出了“两有”、“两相”、“两创”的方针，为全面继承和发
展中华文化指明了方向。两有即对古代的文化要有区别地对待、有扬弃地继承; 两相即中华优秀文化必
须与当代文化相适应、与现代社会相协调; 两创即对中华文化要实现创造性转化、创新性发展。“两有”
是讲继承的区别原则，“两相”是讲继承的实践要求，“两创”是讲继承和创新的关系。按照讲话的精神，
继承是基础，创新是重点; 结合时代条件赋予新的涵义就是转化，以古人之规矩，开自己的生面就是创

新。强调要处理好继承和创造性发展的关系，重点做好创造性转化和创新性发展。讲话在这些方面提
出的一系列新的思想观点，是对党以往的文化方针的新发展。当然这不意味着对党的理论和实践来说，
有关继承的理论难题都已经解决，事实上在继承的问题上还有很多人停留在以批判为主的思维，需要加

以转变; 而是说，面对今天治国理政的复杂实践需求，今后的关注应当更多地以理论联系实际的态度，集

中于对传统文化进行创造性转化、创新性发展。
提出“两创”的基本前提是，中华优秀传统文化为中华民族生生不息发展壮大提供了丰厚滋养，蕴

育了中华民族的宝贵精神品格，培育了中华民族的崇高的价值追求，培育了共同的情感和道德，共同的

理想和精神，另一方面，中华文化与社会主义市场经济、民主政治、先进文化、社会治理等还存在需要协
调适应、建立合理关系的地方。我们所说的“创造性转化”，就是要按照时代特点和要求，对那些至今仍
有借鉴价值的内涵和表现形式加以利用、扩充、改造和创造性的诠释，赋予其新的时代内涵，激活其生命
力。我们所说的“创新性发展”，就是要按照时代的新进步新进展，对中华优秀传统文化的内涵加以补
充、拓展、完善，发展其现代表达形式，增强其影响力和感召力。
应该指出，需要把“对中华文化要实现创造性转化、创新性发展”放在习近平系列重要讲话的整体

中来加深理解。习近平系列重要讲话中反复提到要继承和弘扬中华优秀文化，因此，继承、弘扬应当是
是转化、创新的前提，善于继承才能善于创新; 在扬弃中继承，在继承中发展，在发展中创新。这些都是
与林毓生或其他人的讲法有重要不同的。就概念来说，由于“创造性转化”的命题本身没有表达出继
承、弘扬的意思，“转化”中不仅没有包括继承和弘扬，而且突出的是改变、转变的意思，所以“创造性转
化”的提法，是有其应用范围的。可见“两创”虽然是实践的重点，但毕竟还不能把党对传统文化的方针
归结为“两创”，仅仅提“两创”还不能使我们全面掌握习近平讲话的内容精神，按照习近平讲话的精神，
要处理好继承和创造性发展的关系，必须把“两有”、“两相”、“两创”的方针结合起来。“两有”即对古
代的文化要有区别地对待、有扬弃地继承;“两相”即中华优秀文化必须与当代文化相适应、与现代社会
相协调;“两创”即对中华文化要实现创造性转化、创新性发展。“两有”是讲继承的区别原则，“两相”是
讲继承的实践要求，“两创”是讲继承和创新的关系。继承是基础，转化是方向，创新是重点; 只有这样，
才能更加完整地理解、体现党的文化方针。

( 作者单位:清华大学哲学系)

责任编辑: 钟 哲

·9·二十世纪思想史研究中的“创造性转化”


